### Ход урока на тему «Монастырь и монашество. Святой преподобный Сергий Радонежский»

**Слайд 1. Начало урока.**

1. **Организационный момент.**
2. **Повторение пройденного материала.**

**Слайд 2.**

Как всегда, давайте вспомним: какова тема прошлого урока?

**Слайд 3.**

Тема нашего прошлого урока: **«**Православное отношение к материальным благам. Преподобный Серафим Вырицкий».

Что мы уже знаем о преподобном Серапфиме Вырицком? Это — прежде всего наш, Санкт-Петербургский святой. Будущий преподобный Серафим — Василий Николаевич Муравьев — родился 31 марта 1866 года в деревне Вахромеево Арефинской волости Рыбинского уезда Ярославской губернии. Что же касается самой деревни Вахромеево, то сейчас она не жилая, дома ее разобраны, жители разъехались. К счастью, удалось определить точное месторасположение дома Муравьёвых, где родился и вырос будущий старец Серафим. На его месте недавно был установлен памятный крест.

**Слайд 4-5. Памятный крест в деревне Вахромеево.**

1 апреля 1866 года его крестили в приходе церкви Спаса-на-Ухре. Впоследствии, рядом с этим храмом были похоронены его родители.

Родители мальчика, Николай Иванович и Хиония Алимпьевна Муравьевы, были истинно верующими, богобоязненными людьми. Василий был очень способным мальчиком. Бог даровал ему такие качества как: сообразительность, необыкновенное усердие, терпение и настойчивость в достижении поставленной цели, а также удивительную память. В раннем возрасте мальчик практически самостоятельно освоил грамоту и начала математики. Первыми его книгами стали Евангелие и Псалтирь. В юности Василий зачитывался житиями святых, которые тогда продавались в виде маленьких книжечек с разноцветными обложками. Особенно поражала его воображение жизнь пустынных отшельников.

Отец Василия Николай Иванович Муравьев умер очень рано в возрасте сорока лет от чахотки, когда его сыну исполнилось всего десять лет. Мать Василия также была женщиной очень болезненной, а от случившегося горя ее состояние еще более ухудшилось. Василию пришлось стать кормильцем семьи. Их семье помог односельчанин, благочестивый и добрый человек, работавший старшим приказчиком в одной из лавок Санкт-Петербурга. Он пригласил отрока в столичный город на заработки. Представьте себе: маленький мальчик оказался в огромном городе, столице империи, в Санкт-Петербурге…

**Слайд 6. Гостиный двор Петербурга**

Однако врожденные способности, дарованные от Господа, помогли ему. С помощью своего благодетеля отрок получил работу рассыльного в одной из лавок Гостиного двора. Почти все свое жалование Василий отсылал на родину больной матери, оставляя себе лишь малую часть на самые неотложные нужды.

С ранних лет Василия отличала незаурядная память, природный ум и стремление к постоянному самообразованию. Он быстро стал первым заместителем хозяина, принимая иногда на себя полномочия владельца предприятия.

Однако с самых ранних лет им владело неугасимое желание стать монахом. Настал момент, когда оно охватило его с такой непостижимой силой, что он в горячем порыве поспешил в Александро-Невскую Лавру и просил о встрече с наместником. Было ему тогда около четырнадцати лет. Однако, игумен в тот день отсутствовал. В ту пору в Лавре подвизалось несколько старцев-схимников, известных во всей России. Василию предложили встретиться с одним из них. На коленях, со слезами поведал отрок старцу о своем заветном желании.

**Слайд 7. Василий просит благословение принять монашество.**

В ответ же он услышал удивительное наставление, оказавшееся пророческим: до поры до времени оставаться в миру, творить богоугодные дела, создать благочестивую семью, воспитать детей, а затем, по обоюдному согласию с супругой, принять монашество. Так была явлена Василию воля Божия. Вся дальнейшая его жизнь в миру стала подготовкой к жизни иноческой. Это был подвиг послушания, который длился более 40 лет.

Отрок Василий послушался старца. Много молился в храме, и далее занимался самообразованием, постигал искусство торговли. В шестнадцать лет он становится старшим приказчиком. Управляет всей торговлей своего хозяина, который хотел сделать его своим компаньоном. По служебным делам молодому приказчику приходилось выезжать в Москву, Нижний Новгород и другие города России. Там он посещал монастыри и святыни. Так в Гефсиманском скиту Троице-Сергиевой Лавры он нашел себе духовного отца — старца Варнаву.

Пришло время и Василий женился на рабе Божией Ольге, с которой в 1890 году по благословению отца Варнавы обвенчался. У них родился сын Николай, а затем дочь – Ольга.

**Слайд 8. Семья Муравьева.**

В 1892 году Василий Николаевич открыл собственное дело. Обладая большим опытом и имея прочные торговые связи, он организовал контору по заготовке и продаже пушнины. Значительная часть товара поставлялась им за границу — в Германию, Австро-Венгрию, Англию, Францию и другие страны. Он стал очень богатым человеком, купцом 2-й гильдии. Купец Василий, как мы помним, очень много помогал бедным людям.

И вот наступил грозный 1917 год. Для России пришло время тяжких испытаний. Многие состоятельные знакомые Муравьевых поспешили перевести капиталы за границу и стали покидать страну, надеясь пережить смутные времена за рубежом. Для Василия Муравьева подобного выбора не существовало — он всегда был готов разделить любые испытания с горячо любимой Отчизной и своим народом. Мятеж и перемена власти лишили Муравьевых торгового дела. 13 сентября 1920 года В. Н. Муравьев подал прошение в Духовный Собор Александро-Невской лавры с просьбой принять его в число братии, на что получил согласие и первое монастырское послушание — послушание пономаря.

**Слайд 9. Александро-Невская Лавра в начале 20 века.**

В это же время послушницей Воскресенского Новодевичьего монастыря стала супруга Василия Николаевича Ольга. Все имевшееся тогда в их распоряжении средства Муравьевы пожертвовали на нужды обителей.

**Слайд 10. Отец Варнава.**

Вскоре брата Варнаву рукоположили в иеродиакона, поставив заведовать кладбищенской конторой. Послушание на кладбище доставшееся отцу Варнаве, было одним из наиболее сложных в обители. Страну охватило пламя междоусобной брани. Красные убивали белых, белые убивали красных. На Никольском, Тихвинском и Лазаревском кладбищах плач стоял непрестанный. В храмах Александро-Невской лавры отпевание следовало за отпеванием, панихида за панихидой. Отец Варнава должен был каждый день утешать семьи убитых горем людей, и белых, и красных.

11 сентября 1921 года, в день Усекновения главы святого Иоанна Предтечи — подвигоположника и покровителя монашества — митрополит Петроградский Вениамин возвел отца Варнаву в иеромонаха. Вместе с благим игом священства понес иеромонах Варнава и новое послушание — главного свечника лавры. Должность была весьма хлопотной и ответственной. Ведь тогда в Лавре действовало четырнадцать храмов! Всех их нужно было вовремя снабдить восковыми свечами.

Во всем: и в молитве, и на послушаниях, и в самоотверженном служении людям — отец Варнава подавал пример истинно монашеской ревности о Господе, трудолюбия и терпения. Неудивительно поэтому, что в скором времени после описанных событий руководство и братия лавры решили избрать иеромонаха Варнаву (Муравьева) членом Духовного Собора с назначением его на один из ключевых административных постов монастыря — пост казначея. Впоследствии он стал, как один из самых опытных монахов духовником Лавры.

**Слайд 11. Духовник Лавры.**

Перед тем как начать свое старческое служение, отец Варнава выразил желание облечься в великую схиму. При постриге в великую схиму он был наречен именем Серафим в честь преподобного Серафима Саровского, чудотворца, которому всеми силами стремился подражать отец Варнава в течение всей предыдущей жизни.

На поприще духовника Александро-Невской лавры иеросхимонах Серафим (Муравьев) находился почти три года. Во время ежедневных многочасовых исповедей батюшке приходилось подолгу стоять на холодном каменном полу Свято-Троицкого собора. Этим он подорвал свое здоровье.

Митрополит Серафим (Чичагов) ознакомился с заключением медицинской комиссии и немедленно благословил отца Серафима на переезд в Вырицу. После переезда в Вырицу к врачам он уже не обращался, говоря: «Буди на все воля Божия. Болезнь — это школа смирения, где воистину познаешь немощь свою...» Вскоре к блаженному и бесконечно больному старцу вновь устремился нескончаемый людской поток. Ехали к нему богомольцы из северной столицы и других городов Росиии, стекались жители Вырицы и окрестных селений. В иные дни приходило до сотни (!) посетителей, которые с раннего утра и до глубокой ночи «осаждали» келию старца. Часто они приезжали к нему целыми делегациями или семьями.

Обеспокоенные родные пытались оградить батюшку от излишних встреч, опасаясь за его и без того слабое здоровье, но в ответ подвижник твердо сказал: «Теперь я всегда буду нездоров... Пока моя рука поднимается для благословения, буду принимать людей!»

**Слайды 12-13.**

Вскоре, подражая своему небесному учителю Серафиму Саровскому, вырицкий старец принял на себя новый подвиг. После переезда в дом на Пильном проспекте он стал молиться в саду на камне перед иконой Саровского чудотворца.

С началом Великой Отечественной старец усилил подвиг моления на камне — стал совершать его ежедневно. Известно, что в самой Вырице, как и было предсказано старцем, не пострадал ни один жилой дом и не погиб ни один человек, так как ни одна бомба, ни один снаряд не упали на поселок.

В 1945 году Господь призвал от земных трудов в небесные обители схимонахиню Серафиму (в миру Ольгу Ивановну Муравьеву, супругу батюшки). Почти шесть десятилетий она была для отца Серафима преданной спутницей жизни, и ее кончину подвижник пережил с полным ощущением того, что их разлука не продлиться слишком долго и скоро им предстоит встретиться в вечной жизни.

**Слайд 14. Старец, прикованный к постели.**

В последние годы отец Серафим был совершенно прикован к постели. В некоторые дни состояние здоровья батюшки ухудшалось настолько, что он даже не мог отвечать на записки, которые передавали ему через келейницу. Но как только наступало хотя бы небольшое облегчение, батюшка сразу начинал прием страждущих.

**Слайд 15. Явление Богородицы.**

Ранним утром 2 апреля 1949 года преподобному Серафиму в ослепительном сиянии явилась Пресвятая Богородица и жестом правой руки указала на небо. Сообщив об этом родным, подвижник объявил: «Сегодня принять никого не смогу, будем молиться», — и благословил послать за священником Алексием Кибардиным. С благоговением были прочитаны акафисты Пресвятой Богородице, святителю Николаю Чудотворцу и преподобному Серафиму Саровскому. После того как отец Алексий причастил старца Святых Христовых Тайн, отец Серафим благословил читать Псалтирь и Евангелие. Ближе к вечеру батюшка попросил посадить его в кресло и стал молиться. При этом он иногда справлялся о времени. Около двух часов ночи 3 апреля 1949 года отец Серафим благословил читать молитвы на исход своей души. Ему было открыто, что в этот день он умрет. Наконец, осенив себя крестным знамением, со словами «Спаси, Господи, и помилуй весь мир» старец отошел в вечные обители.

**Слайды 16-17.**

Со временем над его могилой была построена часовня.

**Слайд 18.**

В 2000 году, на  Юбилейном Архиерейском соборе, который проходил в Москве с 13 по 16 августа 2000 года, были канонизированы многие стойкие в вере наши соотечественники, исповедники и принявшие мученичество за веру. Среди них особо выделяется наш современник, Муравьев Василий Николаевич, в иночестве Варнава, в схиме — Серафим. По канонизации — Серафим Вырицкий. Он всей своей жизнью целеустремленно шел к Богу, сея добро около себя и в мирской жизни, и в иноческой, и в старчестве. Еще задолго до официального прославления поток людской не иссякал к его могиле, над которой сейчас стоит в Вырице часовня.

**Слайд 19. Часовня в Вырице.**

И сегодня сюда со своими бедами и просьбами приезжают огромное число верующих.

Какой вывод ребята мы можем сделать, услышав рассказ о преподобном Серафиме? Оказывается никакие земные богатства, никакие соблазны не могут отвратить человека от любви к Богу, от желания служить ему. И богатый человек, может стать духовно богат, стать святым. Важно понимать, что если ты приобрел состояние, тебе даны земные материальные блага, то это случилось по воле Божией, и ты являешься при этом лишь распорядителем, а не владельцем этих средств, которые должны быть направлены на добрые дела.

**Слайд 20**.

Сегодня на месте, где торговал будущий преподобный Серафим, в Гостином дворе есть храм, посвященный Серафиму Вырицкому, а в Александро-Невской лавре восстановлена его келья и также открыт храм его имени.

**Слайд 21.**

Теперь давайте посмотрим видео и определимся с темой нашего сегодняшнего урока.

**Видео 1 урока 25.**

1. **ОСНОВНАЯ ЧАСТЬ УРОКА.**

**Слайд 22.**

Итак, тема нашего сегодняшнего урока посвящена монашеству и монастырям.

**Слайд 23.**

Откроем наши тетради на С. 21 и запишем тему сегодняшнего урока: «Монастыри и монашество».

**Слайд 24.**

Давайте вспомним, а что означают слова монастырь и монах? (Мона́шество, монахи, монастыри — от греч. μόνος — один, одинокий, μοναχός — живущий уединённо).

Как вы думаете, в чём отличие монахов от остальных христиан? Монах — это христианин, который желает всю свою жизнь посвятить только служению Богу. При пострижении (это специальный обряд) монахи дают обеты: нестяжания (то есть не иметь ничего своего, никакой своей собственности, имущества); безбрачия (они не имеют семьи) и обет послушания (т. е. они отказываются жить по своей воле и выполняют все распоряжения своих наставников). Пострижение в монахи – это смерть прежнего человека, конец его прежней жизни. Теперь он уподобляется ангелу, служит только Господу и более никому. Все время его посвящено служению Богу. При постриге ему дается новое имя.

Как называется место, где живут монахи? Место это называется монастырь. В монастыре по единым правилам для всех (уставу) живет сообщество монахов или монахинь, которые постоянно пребывают в молитвах и труде. Монастыри бывают разными по величине и числу насельников, живущих в этих монастырях. Самые крупные монастыри, которые имеют большое значение в жизни Церкви, называются Лаврами.

Но бывает так, что монахи иногда живут не в монастыре, а в полном одиночестве, например в лесу или в горах, пустынях. Такой монашеский подвиг называется отшельничеством. Отшельничество – вид монашеского подвига, связанный с максимальным отречением от внешних связей и жизнью вдали от людей.

**Слайд 25.**

Давайте посмотрим еще одно видео**.**

**Видео 2 урока 25.**

**Слайд 26.**

Обычно человек впервые попадает в монастырь, совершая паломничество (путешествие) по святым местам. Во все времена люди, которым нужны помощь и поддержка, спешили посетить монастырь. Но бывает так, что верующий приходит в монастырь для того, чтобы остаться там навсегда. Человека, который хочет поступить в монастырь, не стразу постригают в монахи. Вначале его испытывают, может ли он вести монашескую жизнь или нет. Он становится послушником, выполняя различные послушания (поручения) и молясь вместе с братией. Послушание — это любое дело, любая работа, которую совершает в монастыре человек по распоряжению игумена. Испытывая будущего монаха, смотрят также не только на то, как послушник молится и трудится, но сможет ли он ужиться в монашеской семье.

У монахов, конечно, существует своя иерархия. Младшие подчиняются старшим, своим духовным руководителям.

Как вы думаете, когда и где появились первые монахи?

Давайте посмотрим видео.

**Слайд 27. Видеосюжет о первых монахах.**

**Видео 4 урока 25.**

**Слайд 28.**

Итак, первые монахи появились в Египте, Сирии и Палестине. Преподобный Кассиан Римлянин, святой 4 века, говорит, что первыми монахами были ученики апостола и евангелиста Марка, жившие в Александрии в Египте.

Чем же занимались древние монахи и чем они занимаются теперь? Зачем эти люди уходят в монастыри? Есть множество книг, которые называются «Отечник» или «Патерик», где собраны истории из жизни древних и современных монахов. Эти книги были всегда любимым чтением на Руси. Если мы обратимся к этим книгам и прочитаем жития монахов (их жизнеописания, то из прочитанного, увидим, что главное дело монахов — молитва и труд. Монахи являются образцом для подражания для остальных христиан. Как сказал святой Иоанн Лествичник: «Свет монахам — ангелы. А монахи — свет для людей».

**Слайд 29.**

Теперь давайте прервем наш рассказ, возьмем в руки наши тетради, откроем их на С. 21 и выполним упражнения № 1 и № 2.

**Слайд 30.**

Кто он — русский монах? И когда появилось на Руси монашество?

Основателем отшельничества на Руси является монах, который постригся на святой горе Афон и вернулся по особому благословению устроять монашескую жизнь на Руси — преподобный Антоний Печерский. А устроителем общежития на Руси стал преподобный Феодосий Печерский. Благодаря их деятельности на Руси появилась знаменитая Киево-Печерская Лавра.

**Слайд 31-32.**

Давайте посмотрим видео.

**Слайд 33. Видеосюжет о первых монахах на Руси.**

**Видео 5 урока 25.**

**Слайд 34.**

Какова была роль монахов на Руси? Дорогие ребята, по сути, вся древняя русская литература: жития, слова и поучения, летописи — созданы монахами. Монахи возводили храмы, монастыри, украшали их фресками, писали иконы… Одним словом, именно они во многом создавали то, что сегодня археологи, историки, искусствоведы называют предметами материальной культуры. Многие из этих вещей мы можем сегодня увидеть, потрогать своими руками, прочитать…

 Но каким образом, за счет кого они все это создавали? Человек должен не только пахать и сеять, он должен желать прекрасного, гармоничного, должен прийти в храм, увидеть икону, услышать дивное пение, славящее Бога, прочитать книгу, чтобы соприкоснуться с Его Словом и… воздать инокам за их старания, поддержав не только добрым словом, но и материальной жертвой от трудов своих рук. И не только князь, боярин, купец — любой русский человек любил монаха, так как понимал, что созданием предметов культуры тот служит не только Богу, но и людям.

**Слайд 35.**

 Монах, монахиня были и русскому человеку, и вепсу, и карелу — всем народам нашей многонациональной Родины — еще и учителем. Чему он мог научить? Тому, что сам постиг, читая Слово Божие. Он мог не только научить детей грамоте, но и подвигнуть человека совершать во всю оставшуюся жизнь то, что мы называем добрыми, нравственными поступками. А чтобы чему-то научить, необходимо было и самому быть исполненным до краев любви, добра, милосердия, сострадания. Для этого нужен был особый талант от Бога и усилия самого монашествующего желающего достичь с помощью Божией духовного совершенства.

**Слайд 36.**

И если человек действительно был одарен (а мы не можем сомневаться в наличии таланта у тех, кто создавал нашу культуру, когда видим, например, на фрески Дионисия и иконы Андрея Рублева), то путь его в жизни был предопределен — в монахи. Ведь, например, сколько терпения нужно было иметь, чтобы переписать вручную хотя бы одну книгу? Здесь наличие одной целеустремленности не поможет. Для этого необходимо стяжать поистине евангельскую добродетель терпения.

**Слайд 37.**

Откуда монахи черпали силы для созидания? Они, прежде всего, созидали с помощью Божией самих себя, то, что мы называем внутренним, духовным миром человека. Они молились, любили Слово Божие.

**Слайд 38.**

И часто, совсем еще в юном возрасте, будучи отроками, разгоревшись сердцем любовью к Богу, устремлялись в монастыри, где просили игумена облечь их в ангельский образ, постричь в монахи. Они делали это для того, чтобы созидать в себе этот бесконечно прекрасный духовный мир.

Существовали и существуют до сих пор крупные, многолюдные обители, деятельность которых оставила огромный след в истории нашего Российского государства. Но было и существует до сих пор огромное количество небольших, малобратственных монастырей, число которых в сотни раз превосходило и превосходит число лавр, перво- и второклассных монастырей. Их деятельность оставила не менее яркий след в истории Русской Церкви, всего нашего российского народа.

**Слайд 39.**

Сколько святых дали эти, порой малоизвестные, обители? Эти святые были не только русскими по национальности, но и вепсами, карелами, эстонцами… Представителями других малых и великих народов.

**Слайд 40.**

Личная святость, жизнь для Бога, стяжание Духа Святого — единственное, чего более всего желают душа и сердце верующего человека. Монах — это тот человек, который действительно при наличии всех своих личных грехов и немощей решил посвятить всю свою жизнь служению Богу. А те, кто приходил в малые монастыри, вне всякого сомнения, желали не комфортной, а прежде всего духовной жизни.

Монахи сыграли выдающуюся роль в жизни нашего государства.

**Слайд 41. Темник Мамай.**

Когда Русская земля страдала от татар, а темник Мамай собрал огромную орду и двинулся на Русь, великому князю Димитрию Донскому, не хватало мужества выступить против татар. Он не верил в то, что сможет одолеть врага.

**Слайд 42. Мужества ему не хватало.**

 Он попрощался со своими родными, как буд-то шел на смерть, и пришел в обитель преподобного Сергия Радонежского за благословением на предстоявшее сражение.

**Слайд 43-44. Благословение Дмитрия Донского.**

Как смог укрепить преподобный князя и его воинов? Он просто собрал этих суровых людей, идущих на смерть, и обнял их сердцем своим. Явил к ним великую свою любовь, как к своим родным братьям и сыновьям.

**Слайд 45. Преподобный обнял Дмитрия.**

И, так им было тепло и спокойно, словно все было уже позади, победа уже свершилась и все вернулись живыми… Дмитрий Донской именно тогда поверил, что победа будет за нами и враг будет разбит. Он поверил потому что знал: «Бог слышит молитвы преподобного и не откажет ему в просьбах о русских воинах».

 В помощь великому князю Сергий дал двух иноков своей обители – опытных воинов: схимонахов Андрея (Ослябю) и Александра (Пересвета).

**Слайды 46-47. Пересвет и Ослябя**

 И вот поле битвы… Мы знаем, чем закончился поединок Пересвета с татарином и битва на Куликовом поле.

**Слайды 48-53.**

Но пока битва еще шла, во время ее Сергий называл в сотнях километров от Куликова поля имена павших русских воинов и тотчас же молился об их упокоении.

**Слайды 54-55.**

Оба инока преподобного Сергия, Александр Пересвет и Андрей Ослябя пали в битве и похоронены в Москве близ церк­ви в честь Рож­де­ства Бо­го­ро­ди­цы «на ста­ром Си­мо­но­ве». Сейчас они прославлены нашей Церковью как святые воины.

**Слайд 56.**

Преподобный Сергий Радонежский достиг глубокой старости и умер 25 сентября (по ст. ст.) 1392 года[[1]](#footnote-1), прожив 78 лет.

**Слайд 57.**

Радонежский чудотворец — наше духовное богатство, и сегодня со всех концов нашей страны и из-за ее рубежей идут и едут паломники

**Слайд 58.**

 в Троице-Сергиеву Лавру со своими недугами — телесными и душевными, идут, чтобы помолиться у раки с мощами преподобного отца Сергия,

**Слайд 59.**

получить его благословение, прикоснуться к духовным корням своего Отечества. Вы тоже можете обратиться к преподобному Сергию с просьбой о помощи в учебе.

**Слайд 45.**

**Видео 6 урока 25.**

Итак, сегодня вы узнали, что такое монашество и монастырь. Необходимо понимать, что к принятию монашества люди готовили себя с детства. Мы узнали, что монахи совершают свой подвиг в духовной борьбе. При совершении своего духовного подвига полем битвы для монаха является его душа. А сама битва, борьба идет за чистоту души от плохих помыслов, воспоминаний, мечтаний и желаний, для того чтобы внутренний мир монаха был чист. Только в таком чистом сердце, в таком храме души монаха может поселится и обитать Сам Бог – Источник Света, Жизни и Добра, когда монах исполняется Благодати Святого Духа. Но даже если вы не пойдёте в монастырь, в монахи, желаю вам подражать их добродетелям: скромности, доброте и любви к Богу и людям.

**Слайд 46.**

В качестве домашнего задания прошу Вас выполнить упражнения № 3 на С. 22 и № 1 на С. 23.

1. **Подведение итогов.**

**Слайд 47.**

А также в конце урока, как и всегда, я хотел бы, чтобы вы ответили на несколько вопросов:

1. Что означает слово монах?
2. Чему посвящает свою жизнь монах?
3. Сохраняется ли при пострижение в монашество у человека старое его имя?
4. Как вы понимаете, что такое послушание?
5. Когда и где появились первые монахи?
6. Как называются книги, где собраны истории из жизни древних и современных монахов?
7. Как назывались самые крупные и известные монастыри?
8. Кто благословил князя Димитрия Донского на битву с татарами?
9. Как называют монаха, который совершает свой духовный облик вне стен монастыря?
1. *Цыпин. В.* К вопросу о дате рождения преподобного Сергия Радонежского // Сайт «Православие. RU». URL: http://pravoslavie.ru/49092.html (Дата обращения 11.11.2017). [↑](#footnote-ref-1)